
1 

Mustafa Öztürk ve Modern Hurafeleri 
 

Selim Çalışkan 

gerceginkitabi.wordpress.com 

gerceginkitabi.com 

Kasım 2025 

 

Mustafa Öztürk tarihselci okumanın en iyi bildiğim savunucularından. Önceki yazıda 

tarihselciliğin kısa bir eleştirisini yapmıştım. Bu yazıda Mustafa Öztürk’ün üç kitabında 

sunduğu düşünceleri tarihselcilik merkezli olmak üzere eleştireceğim. 

               

Kuran’ı Kendi Tarihinde Okumak: Tefsirde Anakronizme Ret 

Yazıları 
Ankara Okulu, 2013. 

Öztürk, bu kitabında Kuran’ı tarihselci okuma düşüncesinin Batı kaynaklı olduğunu açıkça 

kabul ediyor. Batı kaynaklı olan her şey kötü olacak veya yerli ya da Doğulu olan her şey 

sağlam olacak diye bir varsayımım yok elbette. Sözgelimi “blog” kavramı Batılıdır ve 

benimseyip kullanıyorum. Ama Batı’nın tarihselci okumayı hangi bağlamda, hangi 

toplumsal olaylara tepki olarak, hangi metin için ürettiğini bilmek bu okumanın geçerliği 

hakkında bize ışık tutacaktır. Bilmeyenler için kısaca özetlemem gerekirse 15. Yy’da 

Kitabımukaddes’in anadillerine çevirisiyle, böylece Vatikan’ın yorum tekelinin 

kırılmasıyla ortaya çıkmıştır. Kutsal bildiği kitabın onulmaz, uzlaştırılamaz saçmalıklarla 

ve tutarsızlıklarla dolu olduğunu gören kimi okuryazar modern Avrupalı bu kitabı 

değişmez bir yasa saymaktan vazgeçmekte bulmuştur çareyi. “O günün gereği buydu ama 

bugüne ve bize uymaz” demiş, kendince bir çözüm yaratmıştır. 

Öztürk’ün bütün kitap ve makalelerinde yaptığı herhalde en önemli yanlış varsayımlardan 

biri 1400 yıldır çoğunluğun Müslüman olduğudur. 61-62. sayfalarda “Müslüman” dediği, 

yani aslında kendine “Müslüman” diyen toplumun Kuran’ı anlamıyor veya yanlış anlıyor 

veya ciddiye almıyor olma olasılığını göz ardı ediyor. Bu yanılgının üzerine gelecekte, 

gezegenin herhangi bir yerinde Kuran’ın yeniden sözlü bir sesleniş olarak 

toplumsallaşması olasılığını da yok sayıyor. Bu, Öztürk ve onun gibi tarihselciler hakkında 

anlamamız gereken belki en önemli şey. Çünkü bu umutla yılgınlık arasındaki fark olabilir. 

Kuran çalışmaya başladığımdan beri daha iyi anladığım şeylerden biri, kaderciliğin her 

zaman “kadercilik” adı altında gelmediği. Öztürk’e göre Kuran’ı yanlış anlamak diye bir 

şey söz konusu değil. Onun “Müslüman” dediği, yani kendine “Müslüman” diyen veya 

tarihçilerin, sosyal bilimcilerin kültürel ayırt etme amacıyla “Müslüman” dedikleri 

kalabalık Kuran’ı her nasıl anladılarsa bunun çoğunlukla doğru olduğunu, bizim için de 

öyle olacağını öne sürüyor. Yani herhangi bir şekilde anlamak mümkün, bunun doğrusu 

yanlışı yok. Sayfa 40’da salat sözcüğünü herkesin kafasına göre anlayabileceğinin örneğini 



2 

verdiğini sanıyor ama salatla ilgili yazılmış ve internette yayınlanmış bulunan görüşlerle 

karşılaştırarak okursanız örneğin çok zayıf olduğunu görürsünüz.  

Metni herkesin kendi kafasına göre anlayabileceğini ve bunu metne dayanarak görünürde 

kanıtlayabileceğini söyleyen Öztürk’e göre nesnellik yok, yalnızca öznellik var. Bu, her 

kuşak için farklı bir yasanın geçerli olduğunu söylemenin başka bir yolu. 20-21. sayfalarda 

Kuran’ın anlaşılmaz olduğunu söylerken nesnelliği yine inkar ediyor. Ama anlamadığın 

şeye iman edemezsin. Aslında doğrudan “anlaşılmaz” demiyor ama söz oraya varıyor. 

Ayrıca Öztürk, Kuran’ı anlamak için araç olarak sunulan geleneksel söylenti kaynaklarının 

yetersiz olduğunu kabul ediyor. Tıpkı Dücane Cündioğlu’nun meal eleştirilerinde yaptığı 

gibi, Kuran’ın basbayağı anlaşılmaz olduğunu doğrudan söylemeyip okuru bu sonuca 

doğru itiyor. Öyleyse Öztürk olanaksız bir düşü mü kovalıyor? 

Öztürk’ün bir başka temel iddiası, Kuran’ın ilk muhataplarının “yerine kendimizi koyarak” 

okumak gerektiği ve bunun başarılabileceği (s.38). Bununla birlikte vahyin hakikiliğini 

“fiilen deneyimlemenin” olanaksız olduğunu öne sürüyor. Aslında tam tersidir. O günkü 

tektanrıcı azınlığın uğradığı eziyetlere bugünkü tektanrıcı azınlık da uğrayacaktır ve 

uğruyor. Ama sözü o günkülerin anladıkları gibi anlamaları çok zordur, herkes kendi 

bağlamında anlayacaktır. “Kafasına göre” değil, kendi bağlamında. Kapitalizmden 

çekenler onun antitezi olarak bilinen soyalizmdeki paylaşma ve hak etme ilkelerini öne 

koyup toplumcu bir üretim düzenini benimsiyorlar örneğin. Roger Garaudy, Hikmet 

Kıvılcımlı, İsmet Özel gibi sosyalist-Müslüman düşünürler tam olarak böyle, sözü kendi 

yer ve zaman bağlamlarında anlayarak ortaya çıkıyorlar ve “bizim Tağut’umuz 

kapitalizmdir” diyebiliyorlar. Şimdi bunlar sahabenin yerine kendilerini koymak için 

binlerce sayfa Arapça söylentiler derlemesi mi okudular? Hayır. Peki, bunlar Kuran’ı 

yanlış mı anlıyorlar? Hâşâ! Öte yandan, sosyalist ilkenin zalim bir uygulamasının ıstırabını 

çekenler ise ilk bakışta bunun tam tersiymiş gibi görünen bir yorum yapabilir, kişisel 

deneyimi arayabilir, kişilerin, ailelerin, cemaatlerin devletten bağımsız olarak mali yetki 

ve sorumluluklar alabildikleri bir düzeni özleyebilirler. Bu iki yorum ilk bakışta karşıttır 

ama aslında uyumlu olabilir. Öztürk gibi tarihselciler aslında çoktanrıcılığın ezincini 

deneyimlemediler ve tektanrıcılığa bilinçle yönelemediler diye, o çok saygıdeğer 

buldukları çöp kitapları çalışmayan hiç kimsenin bunu yapamayacağını varsayıyorlar. 

Yanılıyorlar. 

Öztürk, Kuran’ı herkesin kendi öznelliğiyle anlayıp bunu metne doğrulatabileceğini öne 

sürerken çalışmanın kişiselliğine vurgu yapıyor: “Kuran’da hangi ayetin hangi ayetle tefsir 

edildiği, tamamen müfessirin dirayet ve kabiliyetine bağlı bir husustur.” (s.22) Bunu 

bilimsel yöntem için de söyleyebiliriz! Hipotezin sağlamlığı araştırmacının sağduyusu 

kadar doğrudur ama bildiğimiz hiç kimse bilimsel yöntemin kişisel yeteneklere muhtaç 

olduğunu öne sürmüyor. Çünkü doğru olan bilgiyi seçip geliştirecek birilerinin cemaatte 

(bu örnekte bilimsel toplumda) bulunduğu varsayılmıştır. Tutarlı ve makul bir 

varsayımdır. Öbürlerinin, yani yanlışı yayıp üstün gelmesine çalışanların varlığı ayrı bir 

meseledir, aynı zamanda politik bir meseledir. Zaten gelenekçilerin (ve dolayısıyla 

tarihselcilerin) asıl yanılgıları da buradadır; onlar elçilerin izindeymiş gibi görünen elçi 

karşıtlarının varlığını ayrımsamıyorlar. Politik güdülenmelerle yapılan tefsiri Allah rızası 

için yapılandan ayrımsamıyorlar. Ayrımsayanlara “komplo kuramcısı” deyip geçme 

kolaycılığına teslim oluyorlar. Üstelik burnumuzun dibinde M.Kemal’in devrimlerinin 



3 

izindeymiş gibi görünen karşıdevrimcilerin var olduğunu gördükleri halde. Bu, Allah’ın 

Türklere gösterdiği ayeti değil miydi de dersinizi almadınız? 

Kitabın 39. sayfasında Ali Bulaç’tan güzel bir tarihselci okuma eleştirisi buluyoruz. Bulaç 

tarihselci okumayı Kitabımukaddes’e uygulamak için bir gerekçe olduğunu ama Kuran’da 

bunu bulamadığımızı söylüyor. Öztürk, sanki Bulaç kendi uydurmalarını, vehimlerini 

yazmış gibi onu çürütmeye hiç girişmiyor. Üstelik Bulaç, Kitabımukaddes’in 

güvenilirliğine yönelik gerçekten çok hafif sayılacak bir eleştiri getiriyor, bunlardan 

başlıcası dört ayrı İncil içermesi. Mustafa Öztürk bunun Kitabımukaddes’in en sığ 

okumayla bile farkına varılabilecek bir ayıbı olduğunun ve buz dağının görünen kısmı 

olduğunun ne kadar farkında acaba? Çünkü eğer farkındaysa Kuran’ı Kitabımukaddes’le 

yan yana koyarak ona haksızlık etmez. 

Öztürk 150. sayfada Kitabımukaddes’in bir vahiy derlemesi olduğunu söylemiş. “Bu 

kitapları hiç okumuş mu acaba” diye sordurtuyor. Kitabımukaddes’teki saçmalık yığını 

hakkında Yahudilerin ve Hristiyanların bile itiraf ettikleri gerçekleri duymamış mı? 

Kuran’a yeterince çalışmadığı gibi Kitabımukaddes’e de mi çalışmamış? Öztürk bu 

yorumları yaparken dini kesinlikle bireysel anlıyor. Yani Allah’ın elçilerinin öykülerini 

modernizmin gözlüğüyle okuyor. Sanki önünde “Gelenek mi, modernizm mi?” diye çoktan 

seçmeli bir soru var, doğru yanıtı bulmaya çalışıyor. Yanlış soruyu sorunca doğruyu 

bulmak elbette zor oluyor. 

Tarihselcilerin ve dolayısıyla Öztürk’ün en belirgin niteliklerinden biri seküler 

düşüncenin kalıplarıyla düşünmeleri. Sayfa 77’de Öztürk inançla fıkhı, yani gelenekçi 

tanımlamayla akideyle ameli ayırıyor. Bu ayrımı yaptığımızda akideyi kişisel alana, ameli 

kamusal alana hapsetmemiz kolaylaşıyor. Seküler yasaya uyma zorunluluğu amelinizi 

engelliyorsa büyütmeyin, akide alanı bütünüyle size ait. Şikayet edip durmayın, din 

özgürlüğü var işte! 

Öztürk, Modernizmin hurafelerinden ilerlemeciliğe de abone (örnek; s.123). Koca 

Müslüman coğrafyada asırlarca kadınların eve kapatıldıkları, habire dayak yedikleri 

ezberi modern zamanlarda türemiş bir hurafedir, tarihsel gerçekliğinden söz edilemez. 

Öztürk gibilerin bunu kanıtlamaya gerek duymamaları, kanıtlanmamış olmasına da 

uyanmamış olmaları bunun bir ezber olduğunu gösterir çünkü herkesin bildiği varsayılan 

şeyler kanıta gerek duymaz. Evet, ne yazık ki artık neredeyse herkes kadınları böyle 

biliyor çünkü kuşağımız ilerlemeci dogmalarla yetiştirildi. Firavun, halkına “ben sizin 

rabbinizim” (79:24) derken Musa’yı çürütmek için ülkesinde herkesin bildiği bir gerçeğe 

başvuruyor. Musa bunu “bak, ülkede senin rab olmadığını düşünenler de var” diye 

çürütmeye çalışmıyor, yani çoğunluk ve azınlık hesabına hiç girmiyor. Bambaşka bir şey 

söylüyor. Çoğunluk ve güç tarafından tescil edilmiş bilgiyi Musa’nın yaptığı gibi göz ardı 

ettiklerinde Kuran’a güvenenler bugün komplo kuramcılığıyla suçlanıyorlar. “Günümüz 

dünyasının gerçekleri” diye dayatmaya çalıştıkları, Kuran dahil her şeyin kendisiyle 

tartılacağı sözde evrensel gerçeklerin –ki ilerleme de bunlardan biridir– tektanrıcının 

gözünde hak ettiği yer herhalde ayağının altıdır. Tektanrıcıların komplo kuramcılığıyla 

suçlanmaları son derece anlamlıdır çünkü suçlayanların tek yaptıkları, aykırı sesleri (ki 

Kuran da bunlardan biridir) modernizmin otoritelerinin mahkemesinde mahkum 

etmektir. Medyada dikkat edin, her kim komplo kuramcılığıyla suçlanıyorsa onun susması 

istenir ve tartışma muhatabı olarak kabul edilmez. Şimdi ben “kadınlar 1400 yıldır dayak 



4 

falan yemiyorlar, eve kapatılmıyorlar” dediğimde komplo kuramcısı oluyorum. Benden 

bunu kanıtlamam bekleniyor. İyi de, iddia sahibi ben değilim ki. Kanıtlama yükümlülüğü 

iddia makamındadır. İlerlediğimizi öne sürenler bunu kanıtlamakla yükümlüler. Ama bu 

mahkeme adil bir mahkeme değil. Mahkemeden çok linçe benziyor çünkü çoğunluğun 

dediği oluyor. Çoğunluğu bir şeye ikna etme becerisi olan davayı kazanıyor ve mahkeme 

çoğunluğun ona verdiği yetkiyle Firavun’un rabbimiz olduğuna, yani ilerlediğimize 

hükmediyor. 

Kuran’ın nasıl okunacağıyla ilgili Kuran’da dağınık biçimde yer alan yönergeleri göz ardı 

edip söylenti birikimine dalanların örneğini sayfa 107-109’da görüyoruz. Öztürk, 

başörtüsünün Medine’deki özgür kadınların kölelerden ayırt edilmelerini sağladığını öne 

süren alıntıyı ve örtünme ayetlerini yanlış yorumluyor. Öztürk’e göre başörtüsü ve üst 

giysi (cilbab) özgür kadınların belli olması içinmiş. Oysa ayette konu iffettir. Tektanrıcı 

kadınlara onlardan olmayanlar hallenmesinler, en belirgin amaç budur.1 Öztürk, köleci2 

toplumun, yani Müslüman olmayan toplumun doğrularıyla Kuran’ı tefsir etmeye kalkıyor. 

Yine 119-121. sayfalarda Öztürk, kölelik konusundaki yaygın yanılgılara katıldığı için 

kadın efendinin erkek kölesine çıplaklığını göstermesine izin verildiğini sanıyor. 

Kölecileri Müslüman saydığı için köleci toplumun doğrularına göre yargılıyor ve kölelere 

mal muamelesi yapılmasının İslam’ın doğrusu olduğuna karar veriyor. Apaçık 

uyuşmazlığı bir aykırılık olarak yorumlamak yerine, toplumsal koşulların değişmesiyle 

yasanın değişmesine kanıt olarak sunuyor. Kölenin (rakabe, ma meleket eyman…) mal 

olmadığı, yani onun mallığının meşru olmadığı Kuran’da yeterince bellidir. Buna rağmen 

Öztürk gibiler, köleye malmışçasına davranan kişilerin ve toplumların Müslüman 

olduklarını varsayarak söylenti kültürünün gözlerini nasıl perdelediğini gösteriyor. Şimdi 

aynı mantıkla İncil’i “2000 yıldır herkes aynı anlamış” desek, “Pavlus da havariler de 

İsa’nın öğrettiklerinden aynı şeyi anladılar” desek ne büyük bir çam devirmiş olmaz 

mıyız? Çünkü Yeni Ahit’te Pavlus’un mektuplarından anlaşılacağı üzere Pavlus havarilerin 

rakibiydi, onlardan farklı şeyler öğretiyordu. Tarihselciler köleliğin “kaldırıldığı” modern 

hurafesini de yuttukları için işler iyice karışıyor. Bugünkü köle sahipleri örneğin iki evi 

olup birini kiraya verenler, bankada çok miktarda parası olanlar, işçi çalıştıranlar, zengin 

Batılı ülkelerde yaşayanlardır. Farklı adlarla andığımız, kesişim ve ayrım kümeleri 

bulunan bu öbeklerin ortak yönü başkasının emeğini sömürmesidir. Bunlara tatlı geldiği 

için, modern devletlerin şeriatına göre yasal da olduğu için Kuran’ın buyruklarına karşı 

bahaneler üretiyorlar. Oysa Kuran’ın indirildiği zamanlardaki yaşamla şimdiki arasında 

bu açıdan bir fark yok. Kölelik hâlâ var. Kimisi modern dünyada hiçbir şeyin eskisi gibi 

olmadığını sanadursun. Ve böyle sandığı için tarihselci okuma yapadursun. Gördünüz mü 

aldanma döngüsünü? 

                                                           
1 Özgür kadın-köle kadın ayrımıyla ilgili bir başka ipucu Kuran’ın bambaşka bir köşesinde saklı olabilir: 
“Kölelerinizi fuhşa zorlamayın, evlendirin” (24:32-33) Demek ki köle kadınları, yani bağımsız geçimi olmayan 
kadınları evlendirmemek gibi bir sorun var uygar toplumlarda. Bu nedenle bu kadınlar zinaya itiliyor. 
Gereksinimini evlilik yaşamı içinde karşılayamayan kadın çekiciliğini evli olmadığı erkeklere sergilemek gereği 
duyuyor. Benzer biçimde, evlenecek parası olmayan asgari ücret kölesi erkek, çevresindeki kadınlara zina 
gereksinimini karşılayabileceği potansiyel adaylar olarak bakmaya gözlerini alıştırıyor. 
2 Köleciden kastım kölelik kavramına hukukunda yer veren değil, köleleri alınıp satılan birer mal veya yarı-
hayvan olarak tanımlayanlar. Cahiliye Arapları gibi, çöküş dönemi Roma ve Pers gibi. Muhammed sonrası 
toplumun bunlara benzemiş olması bunun İslam’ın bir normali olduğu anlamına gelmez. 



5 

Kuran yetmez (imansız). ->  

Köleciler Müslüman. ->  

Kölelere böyle davrandılar, demek ki böylesi doğruymuş. –>  

İslam böyle bir şey. ->  

Modern zamanlarda kölelik kalktı, demek ki İslam modern zamana uymaz. ->  

Kuran’ın muhatabı modern insan değildir. ->  

Modern insanın gereksinimlerini karşılayamadığı için… -> BAŞA DÖN 

Bu döngüye tarihselciler modernizm halkasından giriyor olabilirler. Gelenekselciler de 

“köleciler Müslüman” halkasından giriyorlar gibi görünüyor. 

Öztürk, 24:31 ayetindeki ziynetin ne olduğunu da ıskalıyor, bunların takı olduğunu 

söyleyen rivayetleri ciddiye aldığı için. Oysa takı anlamında başka bir sözcük var Kuran’da 

(hilyet).  

Öztürk inanç, iman, yasa, kulluk kavramlarını Kuran’a aykırı biçimde tanımlayıp 

kurguluyor. Sayfa 134-135’te “vahiy din değildir” diyor. “Din, yasa değildir” diyor. Öyleyse 

nedir? Tıpkı modern dünyada seküler dille tanımlandığı üzere din, tapınak etkinliği ve 

kişinin vicdanında başlayıp biten, gerçek yaşama yani maddeye etkisi olmayan, yüzde yüz 

bireysel bir varsayımlar derlemesidir. Bu, Kuran’daki din tanımına cepheden aykırıdır. 

Dini seküler paradigmaya uyumlu olarak tanımlayanların modern ahlakta ciddi bir 

bozukluk bulmamaları son derece olağandır. Bunların bankacılık sistemiyle, kapitalist 

ahlakla, feminizmle, sisteme içkin ikiyüzlülükle hiçbir kavgalarının olmaması beklenen 

şeydir. Çünkü bunlar modernist ahlakın mahkemesinde Allah’ın elçilerini yargılarlar. 

Elçileri suçlu bulanlar deist veya hümanist veya ateist olurlar, yani onları reddederler. 

Modernizmin örselediği vicdanlarıyla elçilerin çağrısı arasına sıkışanlar ise “ılımlı” 

olurlar, tarihselci olurlar. Bu sıkışmışlığı çözmek için olmazsa olmazlardan biri dinin, yani 

mesajın yaşamın bütününü kapsamadığı iddiasıyla uzlaşmaktır. Uzlaşmayanları 

“köktenci” veya “aşırıcı” veya “ideolojik” olarak etiketleyip dışlamak zorundalar, eğer bu 

tutumlarıyla çelişmek istemiyorlarsa. 

Öztürk, bir Müslümanın tarihe bakışında sahip olması gereken görüşten yoksunluğunu 

belli ettiği 147. sayfada şöyle diyor: “…siyasal birlikteliğin hukûkî metni mesabesindeki 

Medine vesikasına imza koyan Yahudilerin zaman içinde, başta bu sözleşme olmak üzere 

verdikleri sözleri tutmamaları; dahası, Müslümanlar aleyhine Mekke müşrikleriyle 

işbirliği yapmaları ve çeşitli ihanetlerde bulunmaları, Kuran’m kendilerine yönelik 

hitabında gözle görülür bir sertleşmenin gerçekleşmesine neden olmuştur.” İlk okuyuşta 

ancak Yahudiler hakkında hiçbir şey bilmeyen biri bunu söyleyebilir diye geçirdim 

aklımdan. Evet, Yahudiler başkalarına benzemez. Bundan olumlu veya olumsuz 

istediğinizi anlayabilirsiniz ama yanlış diyemezsiniz. Dünya ve insanlar ve tarih hakkında 

bildikleri her şey gelenekten ibaret olanlar Batı Aydınlanması’na çarpınca eşekten 

düşmüşe dönüyorlar. Alay etmek için söylemiyorum. Aslında toplum olarak biz Türkler 

bu çarpışmadan payını en çok alan toplumlardanız. Yaşamı zamana uymamış, zamanı 

yeniden yorumlayamamış olan geleneğin ve çabucak geliveren modernizmin arasına 

https://corpus.quran.com/qurandictionary.jsp?q=Hly


6 

sıkışmış insanlarız. Bu bocalamadan çıkışı bulamayanlar bir otoriteye secde ederken 

öbürüne dönmüş olarak buldular kendilerini. Konu Kuran’ı anlamak olduğunda içtihat 

kapısı kapanmış, üzeri örümcek ağları bağlamış bir yorum alışkanlığını hümanist bilgiyle 

çarpıştıranlar çıkışı hümanizmde, yani elçileri reddederek veya tarihe gömerek (ki 

sonuçta ikisi de aynı) buldular çözümü. Gelenek bağnazlığından modernist bağnazlığa 

transfer oldular. Üniforma değiştirdiler yalnızca. Soru sormuyorlar, otoriteyi 

yargılamıyorlar, bilgi sentezlemiyorlar, düşünce üretmiyorlar. Ve Kuran’ı Muhammed’in 

kendi yazdığını varsayan veya bunu kabul ettirmeye çalışan, yani onun sözünün duruma 

göre sure yazan, işine gelmeyince daha önce yazdığını değiştiren, “güncelleyen” 

(nesheden) birinin söyleyebileceği bir şey olduğunu söylüyorlar. “Mekke ayetleri daha 

hoşgörülüydü, Medine’de söylem sertleşti” ezberi ancak bunlardan, nesih 

savunucularından çıkabilir. Ve ancak bunlar farkında olarak veya olmadan Muhammed’i 

güne göre konum alan bir politikacı yerine koyabilirler. Kuran Yahudilere sözde ilk başta 

sevecen yaklaşmışmış da, onlar yan çizince lanet okumaya başlamışmış. Medine 

Sözleşmesi’yle Kuran’ı aynı kefeye koyuyor yani. Sözleşme bozulur, yenisi yazılır, madde 

eklenir, çıkarılır, güncellenir. Kuran gelgeç bir sözleşme değildir. Parça parça ve 

vesilelerle, yani yaşanarak inmiş olması onun yazarının günün koşuluna göre yasa 

çıkaran, nabza göre şerbet veren kaypak bir yasa yapıcı, yani bildiğimiz adi bir politikacı 

olduğu anlamına gelmez. “Yahudiler o sözleşmeyi er geç bozacaklardı, bu işlerin olağan 

seyridir, ve fakat Yahudilerle sözleşme yapmaktan kaçınmak için de geçerli bir neden 

değildir” desem önce bana bir güzel söver, aşağılarsınız, antitezinizi ancak ondan sonra, 

lütfederseniz sunarsınız çünkü modernizmin “dinlerin eşitliği” hurafesine abonesiniz. 

Cümlemin arkasını “dolayısıyla Kuran hiçbir şeyi neshetmiş değil, Yahudiler yan 

çizmeden önce her ne demişse yazar onun arkasında duruyor” diye getirirsem tutarlı 

olurum. Ama Muhammed’in güçlenene kadar Medineli Yahudilerle iyi geçindiğini, onlara 

gereksinimi kalmayınca da rest çektiğini söyleyenler hem Kuran’ın bakış açısından 

tutarsız oluyorlar hem de kendi bindikleri dalı kesiyorlar. 

“Öztürk Kuran’a yeterince çalışmamış mı” diye sorduğumda “abartma oğlum, o koskoca 

akademisyen ve sen onun okuduğunun onda biri tefsir okumadın” dediniz, biliyorum. 

Evet, onda biri tefsir okumamışımdır. Ama Kuran metnini incelemeye ne kadar zaman 

ayırdığını merak ediyorum. Sözgelimi “Kuran’ın ve İslam’ın Ataerkil Yorumu” 

makalesinde zerre kadar Kuran göndermesi, metin incelemesi yok. Bunun yerine elçileri 

modernizmin mahkemesinde yargılayan hümanistlerden bolca alıntı var. Kadın Düşmanı 

Ayetler yazımda yaptığım azıcık çözümlemenin, eleştirel okumanın onda birini yapmıyor. 

Kaldı ki o yazıda ayetleri yorumlamayı amaçlamamıştım bile. Öztürk, Kuran’daki veya 

onun tefsirinde var olduğunu öne sürdüğü anakronizmi göstermiyor. Herhalde modernist 

anlayışa uygun olmayan bütün yorumların otomatik olarak anakronizm içerdiğine 

inanıyor. İşte bu, tarihselcilerin neyi kalıcı neyi geçici, neyi yargılayan neyi yargılanan, 

neyi değişken neyi nirengi ve referans olarak gördüklerini açıklar. Böylece tarihselci 

okuma aslında hümanist okumadır. Yani Allah’ın elçilerini tarihin gelip geçmiş bir 

dönemine, kimine göre insanlığın “çocukluk” dönemine özgü sayan, böylece onları 

muhatap almayan bir okuma. 

Öztürk kitap boyunca özgürlükçülüğün kavramlarıyla ve oryantalistlerin uslubuyla 

konuşuyor. Örneğin 125. sayfada modernizmle kavgalı olan ve hükümette, basında ve 

üniversitede temsil edilmeyen kesimleri tanımlamak için “getto” sözcüğünü kullanıyor. 

https://gerceginkitabi.wordpress.com/2019/08/25/kuranin-cinsiyetci-ve-kadin-dusmani-ayetleri/
https://gerceginkitabi.wordpress.com/2019/08/25/kuranin-cinsiyetci-ve-kadin-dusmani-ayetleri/


7 

Örneğin grup dışı için “öteki” sözcüğünü kullanıyor. Örneğin “özgürlük” sözcüğünü liberal 

anlamıyla, ideolojik anlamıyla kullanıyor. Örneğin “ataerkilliği” kategorik olarak kötü bir 

şey olarak görüyor; “erkek egemen”, “kadının ekonomik özgürlüğü” gibi feminist 

kavramlarla konuşuyor. “İnanç” diyor, bunun Hristiyanlığa özgü bir kavram olduğunu ve 

İslam’da yeri bulunmadığını bilmeyerek veya bilmezden gelerek. 

Öztürk, dinin en genel anlamıyla kulluk olmasını istiyor (s.139). Yasanın ise genele karşıt 

olarak özel olduğunu ima ediyor. Böylece yasayı dinden ayırıyor. Bunu ibadet-muamelat 

veya akide-amel ayrımları olarak yoz anlayışta ve onu temsil eden ilmihallerde buluyoruz 

zaten. Oysa basitçe yanlıştır, düpedüz ve apaçık yanlıştır. Kuran’a aykırıdır. Bakın Yusuf 

Suresi’nde vezir, hırsızın toplumunun dininde hırsızlığın cezasının ne olduğunu soruyor. 

Gerekçesi şu: “Kralın dininde [fi dini el meliki] kardeşini alıkoyması olanaklı olmazdı” 

(12:76) “Ülkenin şeriatında” değil, “ülkenin dininde” diyor. Demek ki hırsızın veya 

bozguncunun nasıl cezalandırılacağı şeriat değil dinmiş. Mustafa Öztürk’ün düşüncesinin 

yapı taşları Kuran’ın kavramları değil, modernizmin kavramları. 

        

Söyleşiler Polemikler 
Ankara Okulu, 2014. 

Öztürk’ün dili hem gelenekselcilerde (Kuran’ı hadis, siyer ve klasik tefsirler olmadan 

okumayanlarda) hem de Batı hayranı kesimde gördüğümüz bazı özelliklere sahip. Türkçe 

karşılıkları olduğu halde Batı dillerindeki sözcükleri kullanmayı yeğliyor. Biri Öztürk’e 

hiçbir dilde “vülger” diye bir sözcük olmadığını söylesin. Dile ve sözcüklere çok önem 

vermiyor, sözgelimi girizgah sözcüğünün “giriş” anlamına geldiğini sanıyor. AKP’ye “Ak 

Parti” diyor, Türk’e “Türkiyeli”. Anadilinde tapınmadan tiksiniyor, bu konuda da 

gelenekselcilerle uzlaşma durumunda. Kendisini kibirli olmakla suçlayanların bulunması 

(Tefsire Dair Sorular bölümü) konuyla ilgisiz değil. Türkçesi varken Arapçasını veya 

gavurcasını kullanan kişiler çoğunlukla kibirlidir. Tasavvuf hakkında söyledikleri de bu 

izlenimi güçlendiriyor. Çünkü içrek yapılanmalarda üst düzey sayılan bilgi kasıtlı olarak 

gizlendiği için onlarda kibir içkindir. 

Bu kitabında da eski insanların cahil ve aptal işe yaramazlar olduğu hurafesini 

sürdürüyor. 80. sayfada “Arap’ın anlama kapasitesi” derken bu varsayım çok açık. Yine 

89. sayfada eski insanların çocuk oyununda mızıkçılık basitliğinde sorunlarla uğraştıkları 

varsayımıyla çıkarımlar yapıyor. “Fikri mülkiyet hırsızlarının elini de kesecek miyiz?” gibi, 

sanki modern zamanlar öncesinde hiç sorulmamış ve sanki anlamlı bir soru sormuş gibi 

yapıyor. Bir kere, fikri mülkiyetin çiğnenmesi hırsızlık bile değildir. Meseleye iki dakika 

kafa yormadan ezbere sorulmuş bir soru… Tarihselcilerin Kuran’ın yasasının bugün 

geçerli olmadığı yargısında bulunurken dayandıkları yanlış inançlardan en önemlisi bu, 

yani “ilerlediğimiz” iddiası. Batı Aydınlanması’nın ürünü olan bu inanışa göre insanlık 

ancak Avrupalının hümanizmi keşfetmesi ve modern düşünceyi benimsemesiyle “akıl 

çağına” ulaştı. Bu aslında yanlış çeviri, “buluğ çağı” daha doğru çeviri çünkü Age of Reason 

veya Age de Raison kalıplarının anlamı budur. Bundan öncesi çocukluktu. Modernistlerin 

inanışlarına göre eski dünyanın insanı biz yetişkine kıyasla cahildi, aptaldı, basit ve 

bayağıydı. Hepimize bu saçma düşünceyi çocukken okullarda aşılamaya başladılar, medya 



8 

ve üniversite kanalıyla taze tutuyorlar. Bu hurafeden Allah’a şükür kurtuldum, her 

Müslüman kurtulsun. 

Anakronizm kitabında olduğu gibi burada da Öztürk “inancı” ve uygulamayı, yani yasayı 

tamamen ayırmış (önsöz ve s.68-70). İmanı neredeyse itikada eşitlemiş (s.183). İnanç 

kavramını aynı Hristiyanlıkta anlaşıldığı biçimiyle kullanıyor (s. 61-2). Böylece seküler 

kavramlarla düşünüyor çünkü sekülerlik Hristiyanlığın “inanın” dediği şeylerin gerçeğe 

aykırılığının bir çözümü olarak kurgulandı. Konuyu dağıtmak pahasına kısaca değineyim: 

Hristiyanlıkta inanç dogmadır, yani temelsiz varsayımdır. İsa’nın dirildiğine ve gökten 

ineceğine inanacaksınız, diğer her şey, yani yasa ve davranış bundan sonra gelir. Bunun 

böyle olması inanılması gereken şeyin saçmalığından ve kanıtlanamaz, yanlışlanamaz 

oluşundandır. Kanıtlayamadığınız ve tartışamadığınız için kör inançtan başka seçeneğiniz 

yoktur. Oysa çoğu dinde ve hele İslam’da böyle bir gereklilik yoktur. “İnanç…” diye 

başladığınız anda Hristiyanlık paradigmasına yani kavramlar dünyasına girmiş olursunuz 

ve İslam’dan çıkarsınız. Böylece Öztürk dini yaşamın bütünü değil bir parçası, üstelik 

görece küçük ve görece önemsiz bir parçası olarak anlıyor. Yani kabir azabına inan, 

inanma, ne fark eder? İsa’nın geleceğine inan, inanma, ne fark eder? Yahudilerin 

seçildiğine inan, inanma, ne fark eder?3 Başka hiçbir şey göstermese “siyasal İslamcılık” 

terimini kullanma biçimi bile Öztürk’ün sekülerliği benimsediğini göstermeye yeterdi 

(s.126-127). Ona göre din ve ideoloji bir arada olamaz, ideolojik bir İslam yanlış olur 

(ayrıca bkz. “din soslu ideoloji”, s.131). Öztürk’e göre hiç durmadan ilerlediğimiz için 

İslam devletinin bir hayal olduğu sonunda anlaşılmış. Zaten bu kitapta da Anakronizm 

kitabında da Kuran’dan devlet düzeni çıkmayacağını söylemişti. İki kitabın da her satırına 

bireysel din paradigması sinmiş. 

Öztürk, Anakronizm kitabında yaptığı gibi burada da Kuran’ın her yerinin geçmiş 

kuşaklarca anlaşıldığını varsayıyor. Ona göre 1400 yıldır yapılabilecek her doğru yorum 

yapıldı, bunlara eklenecek, keşfedilecek veya üstü örtülmüş, komploya kurban gitmiş 

hiçbir şey yok (s.186). Bununla da kalmıyor, kendisinin veya kendisi gibi tarih çalışanların 

geçmiş kuşakların kavrayışına çoğunlukla erdiklerini varsayıyor. Bununla da yetinmiyor, 

irşat ve ıslah amaçlayan yayınlara gerek kalmadığını öne sürüyor (s.129). Kibir hep 

kibirdir ama bu türlü bir kibir bana modern zamanların bilimadamlarından, 

oryantalistlerden, hümanistlerden tanıdık geliyor. Öztürk açıkça Kuran’ın ilk 

muhataplarını da, nebisini de, içeriğini de küçümsüyor ve adeta “biz modern insanlar 

olarak bunları aştık, olduk” diyor. Kuran’ı ne kadar basit bir zihinsel çabayla okuduğu, 

yazarını da ancak o kadar basit bir düzeye sahip olmakla suçladığından belli (bunun 

farkında olmayabilir). Buna göre eğer iniş nedeni gerçekleşmeseymiş o ayet 

indirilmeyecekmiş. Sanki iniş nedenini Allah’tan başka bir tanrı yaratmış gibi, inanılmaz 

bir us yürütme. Kuran okurken kullandığı yöntem (veya onun yokluğu), ayetler ve sureler 

arasında bağlantı kurma çabası olmadığı, dilbilgisel ve anlambilimsel çözümleme 

yapmaya çalışmadığı 204-205. sayfalardan belli oluyor. Ona göre Kuran o kadar yüzeysel 

ve bulanık bir kitap ki herkes istediği yorumu çıkarabiliyor. Öyle ki bu yorumları 

doğrulamak da çürütmek de olanaksız (s.206). Yani din yalın bir “inanç” meselesi haline 

geliyor, masallar gibi, efsaneler gibi, boş bir iş olup çıkıyor. 

                                                           
3 Geceyle gündüz gibi fark ettiğini, Filistinli bebeğin kafasında patlayan bomba kadar fark ettiğini daha sonra 
anlatacağım. 



9 

Kuran’ın yeterince anlaşıldığını, artık onu anlama diye bir sorunun bulunmadığını 

söylediği için ona göre Allah’ın söyleyeceklerinin bitmesi için denizin mürekkep olması 

gerekmiyor. Müslüman olmamasına rağmen bunun tersini öne süren, okudukça Kuran’ın 

farklı anlam katmanlarının keşfedildiğini söyleyen Hristiyan araştırmacıların olması ne 

ilginç! Öztürk’e göre din bireyselmiş, Allah’ın varlığına ve birliğine “inandık” mı dinin 

onda dokuzunu hallediyormuşuz. Kalan onda bir de insanlara bireysel iyilikler etmek, işte 

bu kadar. Allah’ın sözleri veya onun anlamları bittiği için içtihat kapısı haklı olarak kapalı 

ona göre. 

Öztürk her tarihselci gibi Kuran’ı anlamak için Arapçanın yetmeyeceğini, tarih, siyer ve 

hadis de bilmek gerektiğini öne sürüyor (s.78). Buradaki tarihselciliği aşan örtülü bir 

varsayıma dikkat çekmek istiyorum, genel olarak bilgiye nasıl yaklaştığımızla ilgili önemli 

bir noktadır. Öztürk, bu dersleri almamızı söylerken bu bilgi dallarının derslerini veren 

kişilerin öğrettiklerinin doğru olduğunu varsayıyor. Sözgelimi siyer bilirkişisinin siyer 

bilgisinin sahte olduğunu düşüneceği, öne süreceği, dersini bu şekilde vereceği 

düşünülemez. Burada uzmanlık yanlılığı devreye giriyor. Kısaca şu: Bir bilgi alanının 

çoğunlukla geçersiz ve işe yaramaz bir bilgi alanı olduğunu o alanın uzmanları fark etseler 

bile itiraf edemezler. Emeklerinin, zamanlarının boşa gitmiş olması olasılığı korkunçtur, 

bununla yüzleşemezler. Falanca beslenme sistemiyle ilgili üç kitap okuyup, uygulayıp 

vazgeçen arkadaşımız var ya hani. İşte o, yol yakınken dönmüştür. Buna rağmen 

yanıldığını itiraf etmek ona zor gelebilir. “O bir aşamaydı, yine de bir şeyler öğrendim” 

der. Uzmanlık aşamasına geldikten sonra vazgeçmek çok daha pahalıya patlar. Herhangi 

bir ansiklopedide sahte-bilimler (pseudoscience) listesine bir göz atın, bu bilgi alanlarına 

yıllarını adamış kişiler arasında yanılmış olduğunu anlayıp sessizce icrayı bırakan çok kişi 

olduğunu kestiriyorum. Bir başka olasılık, uzmanın gerçeğe değil egosuna veya paraya 

veya rahatına teslim olmuş olmasıdır. Budizmle veya içrek cemaatlerle ilgili yaptığım bir 

espri var. Derecelerde yükselip pir düzeyine ulaştıklarında, bütün her şeyin yanlış ve boş 

olduğunu anladıklarında o kadar yüksek bir dereceye gelmiş ve oluyorlar ki tanık 

oldukları gerçeği paylaşsalar bile hiç kimsenin onlara inanmayacağını düşünüp 

susuyorlar! Uzmanlık yanlılığı da böyle bir kısır döngü. Siyer bilgisinin temel 

varsayımlarının yanlış olduğunu, çürük malzemelerle uğraştığını sezmiş biri bu bilgi 

alanında ilerlemiyor zaten, kendine başka bir alan seçiyor. O alanda ilerleyip uzman 

olanlar bu gerçeğin ayırdına varamamış olanlar veya boş bulduğu meydanda kısa yoldan 

kariyer yapmak isteyenler oluyor. Dolayısıyla bir bilgi birikiminin yanlış ve güvenilmez 

olduğuna kalabalıkları ikna edebilecek tek şey, o alanın uzmanlarının sayısının azalarak 

yok olmasıdır. Uzman sayısının azlığı, o bilgi alanının geçersizliğini kanıtlamadığı gibi 

çokluğu da geçerliliğini kanıtlamaz. Uzman yanlılığı paradoksunun farkına varmak ancak 

eleştirel düşünceden ve ne pahasına olursa olsun dürüstlükten ödün vermeyenlerin 

yapabilecekleri bir şeydir. Hadis kitaplarının içinde vakit geçirmiş sıradan birinin hadis 

uzmanlarının hadislere dayanarak kurdukları tezleri çürütebileceğinin örneğini Salât-3 

yazımda verdim. Edip Yüksel de kendi kitaplarında verdi. Şimdi bu kişiler “hadis ilminden 

pay almamış” veya bu ilimde rütbeleri yeterince yüksek değil diye bir kenara itilebilirler 

mi? Bir bilgi alanındaki yeni keşifler ve açılımlar çoğu zaman kürsüyü elinde tutanların 

direnciyle karşılaşır. Dolayısıyla siyeri veya hadisi dikkate almadan meal yapan birini 

bilgisizlikle suçlamak cahilliktir. Okumuş ve metnin anlaşılmasına katkı sağlamadığını 

görüp bunları dikkate almamış olabilir. Siyerin gerçekte ne olduğuyla ilgili herkesin 

https://gerceginkitabi.wordpress.com/2020/07/01/kurandaki-salat-ve-namaz-arastirmasi-3-hadislerde-salat/


10 

bilmesi gerektiği kadarını Muhammed’in Hayatı ve Salât-4 yazılarımda gösterdim, 

İbrahim’le ilgili yazacağım yazıda yine kısmen göstereceğim. Mustafa Öztürk bu yazılarda 

ne olduğunu gösterdiğim İbn Hişam’ın siyerini tavsiye ederek siyerden ne anladığını net 

olarak gösteriyor. Öztürk Hişam’ın anlattığı Muhammed’e inanıyor, Kuran’dakine değil. 

Öztürk kutsi hadislere bile inanıyor, yani Muhammed’in zayıf ve insansı bir tanrı 

öğrettiğine (s.145). Hişam’daki ve hadislerdeki bu gibi saçmalıkları dile getirince Öztürk’e 

göre ben “cahilin daniskası” oluyormuşum (s.195). 

Öztürk ilk kuşakların İsrailiyyat’ın etkisinde kaldığını kabul ediyor ve buna rağmen ilk 

kuşakların bize ulaşan yorumlarının doğru olduğunu öne sürüyor. Yazıya geçirilmiş 

olanın ve bunların arasından günümüze ulaşmış olanın o günkü herkesin anlayışı 

olduğunu varsayıyor ki tarih bilen biri bunu kabul edemez. Çünkü tarih yitik bilgilerin 

arasında, kütüphane yangınlarından kalan külde el yordamıyla kırıntılar arama bilimidir. 

Oysa Öztürk daha birkaç sayfa önce tarih bilmeyenin Kuran’ı anlayamayacağını öne 

sürmüştü. 

Günde on saat Kuran çalışmasına rağmen (s.93) Kafirun Suresi’ni bütünüyle yanlış 

anlamış, bu surenin modernist anlamıyla “din özgürlüğü” öğrettiğini sanıyor. Gerçeğin ne 

olduğu tartışmasının “din” bağlamında geçersiz olduğunu düşünüyor. Bu olsa olsa 

Hristiyanlığın herkesin saçma olduğunu bildiği şeye inanma özgürlüğüne dayalı din 

tanımı olur. Sekülerliği ve dolayısıyla modern bireyselci anlamda “din özgürlüğünü” var 

eden İslam değildir. Sekülerliği var eden Yahudilik, onun kötü bir kopyası olan 

Hristiyanlık ve bu ikisinin itişmesidir. Yer-gök, akıl-vahiy, din-bilim çatışmaları oraya 

aittir, İslam’a değil. Öztürk kendini reddedenlere “senin dinin sana” diyerek aklınca 

İslam’ın yasası saydığı özgürlüğe gönderme yapıyor ama tartışmadan kaçınıyorsa ne 

demeye akademisyen oluyor, kitap yazıyor, Youtube kanalı açıyor ve ciddiye alınmayınca 

içerliyor? (s.82) 

Öztürk, sayılamayan büyüklükleri sayma hatasına düşerek diyor ki “Kuran, Cahiliye 

Araplarının hukuk uygulamalarının %80’ini sürdürmüştür”. Bu mantığa göre 2010 

Anayasası 1982 Anayasası’nın en az %70’ini sürdürmüş olmalı. Oysa okuduğunu azıcık 

anlayanlar bile iki anayasada temsil mantığının ve yetki paylaşımının baştan aşağı farklı 

olduğunu, yani düzenin değiştiğini biliyorlar. Üstelik Öztürk siyer öyküleri okumuş biri, 

“bu adamı kabul eden” yazan mektubun küçücük bir nokta farkıyla “bu adamı katledin” 

olarak okunduğunu4, yani bit kadar noktanın anlamın %100’ünü değiştirebildiğini nasıl 

hesap edemiyor? Gerçekte Kuran Cahiliye hukukunun (sayılabilir olduğunu varsaysak 

bile) onda birini bile sürdürmüyor ama kendine “Müslüman” diyen iktidarlar sürdürüyor. 

Bunu ayırt edemeyince “İslam cariyeliği kaldırmadı, faizi yasaklamadı, kadınları Cuma’ya 

çağırmadı” gibi saçma sapan yorumlar yapılıyor. 

Öztürk Kuran’ın nasıl okunması gerektiğini okura bildirirken Kuran’dan hiç yardım 

almıyor. Kuran’ın okuma kılavuzunu Kuran’ın dışında bir yerde bulmuş olmalı. 

Şaşırmadık, gelenekselciler de aynısını yapıyorlar. Bu, günde on saat (kendi iddiası) Kuran 

çalışan birinin yöntemine benzemiyor. 

                                                           
4 Örneği https://web.archive.org/web/20250321093442/https://zakirtv.com/ya-omer-sen-belanin-kapisi-
kilidisin/ veya https://archive.is/t5TEa adresinde bulunabilir. 

https://gerceginkitabi.wordpress.com/2015/11/24/hz-muhammedin-hayati-2/
https://gerceginkitabi.wordpress.com/2024/02/03/kurandaki-salat-ve-namaz-arastirmasi-4-1-salatin-namaza-donusumu/
https://web.archive.org/web/20250321093442/https:/zakirtv.com/ya-omer-sen-belanin-kapisi-kilidisin/
https://web.archive.org/web/20250321093442/https:/zakirtv.com/ya-omer-sen-belanin-kapisi-kilidisin/
https://archive.is/t5TEa


11 

Öztürk’e göre İslam’ın kökü “mahlukata şefkatmiş” (s.68). Öztürk’ü tanıdık artık, bunu 

Kuran’a dayanarak kanıtlamayacağını biliyoruz. Zaten bu olanaksız. En kötü okur bile 

“bunlara yumuşak, şunlara ise sert davran” (9:123 vb.) diyen Kuran’dan bunu çıkaramaz. 

Bu tanım İslam’ın değil, olsa olsa tasavvufun özü olur. Nitekim bu kitaptaki “Tanrı İnsan 

İlişkisinde Sivilliğin İmkanı” makalesi bireysel din ve tasavvuf savunusudur. Burada 

yazarın İslam’ı tanımlamak için kullandığı üç terimden biri “Allah’ın fermanını tazim”. 

“Uygulamak” yerine “tazim” demesine çok dikkat edin lütfen. Diyelim ki padişah, 

fermanının “tazim” edilmesini mi ister yoksa uygulanmasını mı? Bu ikisinin bütünüyle 

ayrık anlam kümeleri olmadığının farkındayım ama kesişim kümesi kadar fark kümesine 

de bakalım, önemli. Vurguyu nereye yaptığı çok önemli. Tazim “büyüklemek” demektir ve 

sonunda “saygı” sözcüğüne benzetilebilecek genel, soyut bir anlamda kullanılır. Seküler, 

modern, özgürlükçü toplumun direksiyonundakilerin beni, yani tebaayı getirmek istediği 

kip nedir? “Senin dinini benimsemiyorum ama saygı duyuyorum” dedirtecek bir kavram 

dünyasına ve ahlaka sahip olmaktır ki onların beni ve sevdiklerimi nasıl sömürdüklerine 

karışmayayım. Yanlış, hatta bazen zırva bile olduğunu bildiğim şeye “saygı duymam” ne 

demektir? Uygulamıyorum ama saygı duyuyorum, öyle mi? Tıpkı Allah’ın fermanını 

uygulamadığımız ama “saygı duyduğumuz” gibi! Yahudiler Tevrat’ı uygulamazlar ama ona 

yoğun olarak “saygı duyarlar”. Birbirimize yalan söylemeyelim, Kuran’a göre biz modern 

Türkler Müslüman bir toplum değiliz. Yıllar önce bu topraklarda modernist kadının 

çıplaklık özgürlüğünü savunan sıkmabaşlarını hatırladınız mı? Şimdi hepsinin kızı çıplak, 

kendileri de başlarını (ve elbette ardından vücutlarını) açıyorlar. Niye? Çünkü “saygı 

duydular”. Neyin gerçek, neyin yalan olduğuyla ilgilenmeden, yalana saygı ve hoşgörü 

duyarak yaşayabileceklerini sandılar. Sonunda yalan kazandı, kazanıyor, saygı duymayı 

sürdürürlerse kazanacak.  

“Tanrı İnsan İlişkisinde Sivilliğin İmkanı” makalesinde Öztürk, “kelamdan iman çıkmaz” 

derken aslında Kuran’ın ahlaki uslamlamalarını göz ardı etmiş oluyor. Kuran kişinin 

imana yönelmek için neler yapabileceğini bazen doğrudan bildiriyor, yani kelamdan iman 

çıkıyor (25:60, 2:21, 3:154, 5:16,93, 6:127, 8:29, 15:99, 19:76,96, 29:69 +9:120 +11:115 

+12:22 +28:14, 48:20, 49:14…-artıyla birleştirdiğim ayetleri birlikte okuyunuz). Allah’ın 

güzel adlarının insana verdiği yönergelerle doğrudan ilgisi vardır. Başka türlü söylersek, 

iyi davranışlar içinde bulunmaya çalışan kişi Allah’a güzel adları daha çok yakıştırmış 

olur. Anakronizm kitabında olduğu gibi Kuran’ı fazla kafa yormadan, sığ bir zihinle 

okuduğunun işaretlerini veriyor. 

Kuran’ın eskimiş ve yerel olduğunu öne süren Öztürk’ün Kuran’ın evrensel olduğunu öne 

sürenlerle ilgili genellemesine (s.70) istisna azınlıklar var ve bu azınlıklar çoğunlukla 

Kurancı. Öztürk azınlıklarla ilgilenmiyor çünkü tıpkı gelenekselciler gibi arkasını 

kalabalığa ve otoriteye yaslamayı seviyor. Aradaki fark, gelenekselci arkasını 

günümüzdeki gelenekçi kalabalığa ve tarihtekilere, tarihselci ise modernizmin egemen 

olduğu milyarlara yaslıyor. Öztürk’ün otoriteyle arasının nasıl olduğu, kitabın konusu 

olmamasına rağmen Gülen’e sonu gelmeyen lanetler yağdırmasından belli. Öztürk gibiler 

ve AKP seçmeni horul horul uyuyorken Atatürkçü diye, seküler diye, “ceehaapeli” diye 

aşağıladıkları muhalifler Gülen hakkında ülkeyi uyarmışlardı. Otorite o gün onların 

komplo kuramcıları olduklarını söylemişti, Öztürk de otoriteye inanmıştı. Dersini almadı, 

hâlâ inanıyor (s.124). Ülkeyi yangın yerine çevirenin AKP değil de devletin her yerine 

“sızan” Gülen olduğunu sanıyor (s.208). Öztürk’ün Gülen eleştirisine 17 Aralık 2013’te 



12 

başlamış olması dünyayı Erdoğan’ın gözünden gördüğünü, daha doğrusu onun izin 

verdiği kadarını gördüğünü belli ediyor. Demek ki Ergenekon düzmecesine de Erdoğan 

“bizi aldattılar” dediğinde uyanmış olmalı. Kitabı yazmasından sonra gerçekleşen 15 

Temmuz hakkında ne bilip neye inandığını çıkarsamak zor olmamalı. Kuran’ı da yaşamı 

okuduğu gibi okuyorsa eyvah… 

Öztürk, Kuran’ı yazan Allah’ın (kendi inancı bu) niyetini bildiğini varsayıyor ve buradan 

yola çıkarak Kuran’ın sonrakiler için yazılmadığını çıkarsıyor (s.73). Oysa birkaç sayfa 

önce Kuran’ın yazarının Zülkarneyn’i soranlara verdiği yanıtta bir taşla birkaç kuş 

vurduğunu, yanıtın ötesinde bir şeyler anlattığını söylemiş, “kurban olduğum Allah” diye 

yazara hayranlığını bildirmişti. Şimdi yine yazarın yeteneklerinin sınırından söz ediyor. 

Duruma göre değişmek zorunda olan yani her durumda geçerli kurallar koyamamak 

insana özgüdür. Tarihselciler bunu Allah’a özgülüyorlar (s.73-74). Kuran’ı Muhammed’in 

yazdığını söyleyenlerin bu noktada neredeyse daha tutarlı oldukları söylenebilir. Yine 

aynı sayfalarda Öztürk sarhoş edicilerin aşamalı olarak yasaklandığını, ılımlı ayetlerin 

Mekke döneminde, saldırgan ayetlerin Medine döneminde indiğini söyleyerek nebiyi ve 

Allah’ı sinsilikle, içten pazarlıklılıkla, zayıflıkla suçladığının farkında mı acaba? “Dinde 

zorlama yok” (2:256) ayetinin Kafirun Suresi’yle çeliştiğini sanacak kadar kıt mıdır Kuran 

bilgisi?5 Tarih kitabı okumaktan Öztürk’ün Kuran okumaya vakti kalmamış izlenimi 

ediniyorum. Öztürk’ten iyi akademisyen olur. 

Allah’a zayıflık yakıştırdığını söyledim diye abarttığımı düşünmeyin. 201. sayfada Allah’ın 

erkek Araplara muhtaç olduğunu, onlara işini yaptırabilmek için rüşvet verdiğini öne 

sürmüş.  

Öztürk kölelik bittiği (!) için kölelikle ilgili ayetlerin geçersiz olduğuna inanıyor (s.74). 

Önceki kitabın değerlendirmesinde buna değindim. 

Öztürk, Kuran’ın yayılmasının salt Muhammed’in başarısı veya onun karizmasının sonucu 

olduğunu söylüyor. Bunu Muhammed’e acayip mucizeler yakıştıran hurafeci 

gelenekselciler de ima ediyor, işte uzlaştıkları bir konu daha. Muhammed ölür ölmez 

birbirini kesmeye başlayanların da Müslüman olduklarını varsayıyor, yine gelenekselciler 

gibi. Kendine Müslüman diyen herkesin Müslüman olduğu, hatta onların 

Müslümanlıklarının sorgulanamayacağı ezberi (modernist sekülerci özgürlükçü 

dayatma) kitapta kendini gösteriyor (s.148). Öztürk, ne olduğunu tanımlamadığı 

Aleviliğin İslam’ın bir yorumu olduğunu öne sürüyor (s.150). Aleviler bile Aleviliğin ne 

olduğundan emin değiller ama bu her neyse İslam’a uygunmuş. Bu, korkarım ki Öztürk’ün 

İslam’dan ne anladığını gösteriyor. Böyle bir kişi “Kuran toplum ve devlet inşa eder” 

deseydi zaten bu bir çelişki olurdu çünkü ne olduğu belli olmayan bir şeyle toplum ve 

devlet inşa edilemez. Modern toplumda bunu görüyoruz zaten. Sabit bir doğrusu olmadığı 

için modernizmin yükselişiyle çöküşü arasında bir düzlük göremedik, göremeyeceğiz. 

Öztürk bu çöküşü göremiyor elbette. Birkaç sayfa önce Tanrı’ya seslenen ve yakınan kişiyi 

“dünyanın soğukluğundan ve yalnızlığından” mustarip olarak tanımlamıştı. “Haksızlığa 

karşı çaresiz” demedi örneğin. Bu, Öztürk’ün rahat bir yaşam sürdüğünü ve İslam’ı bu 

                                                           
5 Bu konuda bkz. https://gerceginkitabi.wordpress.com/2024/09/22/laiklik-seriat-karsitligi-uzerine-senin-dinin-
sana-mi/  

https://gerceginkitabi.wordpress.com/2024/09/22/laiklik-seriat-karsitligi-uzerine-senin-dinin-sana-mi/
https://gerceginkitabi.wordpress.com/2024/09/22/laiklik-seriat-karsitligi-uzerine-senin-dinin-sana-mi/


13 

tanıklık çerçevesinde kalarak anlamaya çalıştığını gösteriyor. Tanrı –hâşâ– eğer birilerine 

ait olsaydı haksızlığa uğrayanlara ait olurdu. Bu nedenle onu en çok çağıran, onu bilmeye 

en çok yaklaşan da haksızlığa uğrayandır, ezilendir. Aristokrat değil, sırtı pek, ufku dar 

saray bilgini değil. 

Yine benzer biçimde Öztürk, doyasıya cinsel ilişkiye girmek istemenin ahlaki olgunluğa 

ermemiş kişilerin isteyeceği bir şey olduğunu öne sürüyor (s.196). Buradan Öztürk’ün 

köpürmüş bir kösnüllükle dolu veya tam tersi, müstebdit bir cinsel atmosfere maruz 

kalmadığını, bu konuda fazla bir engellemeye ve eziyete veya örselenmeye, fıtrattan 

uzaklaştıran itkilere maruz kalmadığını çıkarsıyorum. Ne mutlu ona. Ama kafasını 

kumdan çıkarıp çevresine bakacak olursa görecektir ki bu ülkede biri cinselliği unutmak 

derecesinde bastırmak, öbürü her tür sapıklığı doyasıyla yaşamak olmak üzere iki sapkın 

uç arasında gidip gelen kalabalığı görecektir. Bugünle ve burayla yetinmeyip ufkunu 

genişletecek olursa tarihin haksız yere hadım edilen erkeklerle dolu olduğunu (hani 

kadınlar eziliyordu?), köle sınıfı cinselliğinin hemen hiçbir zaman dengeli, sağlıklı ve 

doyurucu olmadığını görecektir. Uzağa bakmasına da gerek yok. On üç yaşında cinsel 

gereksinimleri oluşan çocuklarını yirmi iki, yirmi beş, otuz yaşlarına kadar bekar kalmaya 

zorlayan, erkekleri evlendiğine pişman ederek zina kapısını gösteren sapık günümüz 

toplumunda cinselliğin eziyetsiz, doğal ve doyasıya yaşandığını söylemek olanaklı 

değildir. Ben kuş sütü eksik soframdan kalkarken geğirerek Öztürk’ü destekliyor ve 

ekliyorum: “Doyasıya yemek isteyen birisi ahlaki olgunluğa ermemiştir!”  

Öztürk’ün olasılıkla rahat yaşadığı ve İslam için bir bedel ödemediği 197. sayfanın ikinci 

paragrafında yazdıklarından da belli: 

“Ama eğer Mekke yıllarında bir avuç müslümanın kimi zaman dövüldüğünü, kimi zaman 

ölümle tehdit edildiğini ve bir kısmının da canına kıyıldığını dikkate aldığınızda, ‘selâm’ 

kelimesinin ‘Cennette hiçbir tehdit hiçbir korku ve endişe olmayacak, her daim esenlik ve 

güvenlik içinde yaşayacaksınız’ gibi çok büyük bir vaade karşılık geldiğini anlarsınız. Yine 

o müslümanların her gün hakarete maruz kaldığı, müşrikler tarafından alaya alınıp 

aşağılandığını dikkate alırsanız, ‘lağv’ kelimesinden ‘cennette hep ciddi olacağız, hiç 

şakalaşmayacağız’ gibi saçma sapan bir anlam değil, ‘Orada hiçbir hakarete 

uğramayacaksınız. Hiç kimseden bir tek kötü söz duymayacaksınız’ anlamına geldiğini 

kavrarsınız.” (yazım hatalarını düzeltmedim) 

Öztürk, dayağın, tehdidin ve cinayetin o yer ve zamana özgü olduğunu sanıyor. Bilmiyor 

ki bugün veya burada tektanrıcı bir yaşam kurmaya çalışanlar belki daha beter eziyetlere 

uğrayacaklar. Bilmediği için de Kuran’ın ilgili bildirimlerini tarihe gömüyor. Ben İslam için 

eziyet çekme onuruna erişenlerden şimdilik değilim ama olasılıkların, olmuşların ve 

olacakların, yani çekilen acıların ve bunların neyin uğrunda çekildiğinin, var oluşa nasıl 

anlam verdiğinin farkındayım ve saygısızlık etmekten korkarım. 

Öztürk, Hamidullah’ın s.149’da sözü edilen samimi yanılgısını tasavvufun üstünlüğüne ve 

onun gerçek İslam olduğuna kanıt yapmaya çalışıyor. Dolayısıyla Hamidullah’ın 

Müslüman olduklarını sandığı Batılı sufileri o da Müslüman sanıyor. Gerçekte hiç kimse 

İbn Arabi okuyarak Müslüman olmaz. Olacağını varsaymak Kuran’a hakarettir. Böyle bir 

mantıkla Bahaullah’ı okuyan ve benimseyen bir kişiyi de Müslüman saymalıyız çünkü o 



14 

da Muhammed’i ve Kuran’ı hakiki biliyor. Sayfa 190’da Öztürk İbn Arabi’nin Kuran’ı 

yorumlarken nasıl saçmaladığını da yazıyor. 

Kitabın bana göre özeti 87. sayfada, devlet ve toplum düzeni hakkında söylediklerinde 

bulunabilir. Aynı sayfada “teberrük” sözcüğünü sihir/büyü, dua, iyi hissetme anlamında 

kullanıyor. Öztürk’e göre bunlar, Kuran’ı okumanın meşru amaçlarındanmış. Osmanlı’da 

yapıldığı gibi Kuran’ı duvarlara, gökyüzüne, mezarlara okumak onun amacına uygun 

davranmakmış. Bunları söyledikten hemen sonraki paragrafta ise deist din tanımı geliyor. 

Şaşırmadık. Bunları deistlerden duymuştuk. Ama bunları söyleyenlerden biri “ben 

deistim” derken biri “değilim” diyor, artık bundan ne anlıyorsanız. 

Haydi iyi bir şey de söylemiş olayım. 184-185. sayfalarda Caner Taslaman’ın televizyon 

maceraları hakkındaki saptamalarını isabetli buldum. Bununla birlikte Öztürk, Taslaman 

gibi bilginlerin insanları Kuran’a ısıtmak için onları gönülleme görevlerinin olmadığını 

öne sürüyor (s.207). Ama birkaç sayfa önce Allah’ın hâşâ 7. Yy Arap erkeklerini 

gönüllemesi gerektiğini söylemişti. Yani bilginlerin Allah’tan daha ilkeli ve erdemli mi 

olmaları gerekiyor? Ona göre bunun olanağı var galiba çünkü sayfa 211’de Allah’ın 

Kuran’da yaptığından daha insani yasalar yapılabileceğini öne sürüyor. 

Hem Anakronizm hem de Polemikler kitaplarında Öztürk insanın yaratılışıyla, doğasıyla 

ilgili konuları, kabir azabı gibi tartışmaları geyik muhabbetiymiş gibi sayıyor, 

önemsemiyor. Oysa bunlar yaşama verilen anlamın kuramını yapar. Başıboş iti “o da can” 

diye besleyenlere, hakkını arayan işçiye kapıda bekleyen işsizleri gösteren patrona bu 

budalaca davranışları iyi gösteren şey, Öztürk’ün “geyik muhabbeti” dediği öykülerdir, 

mitolojidir. Zaten bunun için kurucu ilkelerde birleşemeyen (“özgürlükçü”) bir toplumun 

çöküş aşamasında olduğunu söyleyip duruyorum. Öztürk’e göre asıl önemli olansa bunlar 

değil Fethullah Gülen tehlikesiymiş! AKP’yi veli edinmiş bir akademisyenin tefsir dersi bu 

kadar oluyor. 

      

Kıssaların Dili 
Ankara Okulu, 2012. 

Kıssaları kimin nasıl yorumladığıyla ilgili bazı aktarımlar dolayısıyla Öztürk’ün en çok 

yararlandığım kitabı bu olabilir. Kuran’ı anlamak uğraşı bakımından aktardıklarına kendi 

katkısı ise izlediği yöntem nedeniyle yok denecek kadar az. 

Öbür iki kitaptaki modernist bakış açısı burada da var. Sözgelimi kötülüğü bir takım 

canlıların ortak özelliği olduğu varsayılan bedensel acı çekmeyle bağdaştırması 

modernist varsayımların gölgesinde duruyor (s.123). Kötülük bedensel acının varlığında 

imiş, bedensel acı kötülüğün varlığında imiş, yani biri varsa ötekinin de olduğunu ima 

ediyor. Böylelikle tanrının kötü olması gerekiyor çünkü hayvanlar doğal olarak sürekli acı 

çekerler. Sağ kalabilmek için hayvanlara acı çektirmek zorunda olan insan da bu mantıkla 

istisnasız kötü olmuş oluyor. Onu tasarımı gereği kötü olmak zorunda bırakan tanrı da 

böylece kötü oluyor. Ve bu uslamlamaya göre banka sistemi ve tefecilik kötü değil çünkü 

insanların bu sisteme çoğunlukla rızaları var, yani dolaysız olarak algılanabilecek bir acı 

çekmiyorlar. Kredi çekerken acıdan bağıran veya ağlayan birini görmüyoruz. Bankadan 



15 

kredi çekmek, başkasının emeğini sömürmenin ve kendi emeğini de daha başka birilerine 

sömürtmenin mecazıdır. Para sistemi bir mecazdır. Kişinin bağırması veya ağlaması veya 

en azından sövüp sayması için sömürüldüğünün farkında olması gerekiyor. 

Sömürüldüğünün farkında olmayan kişi, çektiği acının nedeninin bir takım soyut ve mecaz 

kurgular olduğunu bilmiyor. Bilmediği zaman çektiği acı aklanmış mı oluyor? Eğer 

öyleyse, neden acı çektiğini asla ve asla bilemeyecek olan hayvanların çektiği acı niye 

bizim konumuz oluyor? Ve bu uslamlamayı sürdürürsek bebeğin çektiği acı da 

konuşulmaya değer olmaktan çıkıyor. Modernist zihin için bunun tek çözümü rıza 

kavramına yaslanmaktır. Bebeğin rızası yoktur, onun için çektiği acı gerçektir, 

önlenmelidir (sıradan modernist akıl). Para sistemininin çektirdiği acı gerçektir, onun için 

sistem adil bir alternatifle değiştirilmelidir (üst düzey modernist akıl). Peki, insanın 

hayvana çektirdiği acı niye hâlâ konumuz? (Polemikler kitabındaki “İslam=mahlukata 

şefkat” tanımını hatırlayın) Çünkü hayvanın rızası diye bir şey olamaz. Çünkü hayvan yem 

yiyebildiği için mezbahanın önünde beklemeyi seçerek rıza gösteriyor, hayvanseverler 

neyin kavgasını veriyorlar? Bir uyuşturucu bağımlısı görece acısız yaşayıp görece acısız 

ölmeyi seçebiliyorken resuller, nezirler neyin kavgasını veriyorlar? Bu çukurdan bir çıkış 

yok. Acıyla kötülük arasında bir korelasyon kurgulanamaz. Bu kurgular Eski Yunan 

filozoflarından esinlenilerek ortaya çıkıyor ve ne yazık ki şaşmaz bir doğruluk göstergesi 

inşa edemeyen bozuk Kitabımukaddes’in gölgesinde yayılıyor. Bizim Kuran’ımız varsa her 

ikisinin üstünde bir kavrayışa erişmemiz gerekiyor(du). 

Öztürk, cennet ve cehennem betimlemelerinin yere ve zamana göre biçim almış olmasını 

yasanın da yere ve zamana göre biçim alması gerektiğine kanıt gösterirken mantıksal bir 

bağ kurmuyor. Böyle bir mantıkla gidersek Kuran yüz, hatta otuz yıl öncesi Türkiye’sine 

gelmiş olsaydı yine yasalar güme gidecekti çünkü akıllı telefonların, medyanın, hükümetin 

her şeyi belirlemediği; sahteliğin, anlamsızlığın, psikiyatrik hastalıkların olağan olmadığı 

bir ortamda cennet ve cehennem betimlemeleri yine farklı olacaktı. 

Adem’den önce insanın var olup olmadığı Kuran’da belli değilmiş (s.130). Öztürk, bunu 

Kuran’ın belirsiz diline örnek gösteriyor. Kuran’da Adem’den önce insanın var olmadığı 

belli ama bazılarına hiçbir delil yeterli gelmeyecek. Çünkü bu iş böyle… Neyi, ne kadar 

berrak olarak kanıtlarsanız kanıtlayın, “olmadı” diyen birileri ille çıkacak ve bunların 

arasında Müslümanmış gibi yapan ikiyüzlüler de mutlaka olacak. Önlenmesi olanaklı olan 

ve önlenmesi gereken şey, bunların yorumlarının ana akım yorum olması. 

 


